
M a r g i n á l i á k 

Széles margó 
A D M A R G I N E M „ M A R G I N Á L I Á K " 

S Z I L Á G Y I Á K O S 

Ebben a rovatban mindig 
a lap egyik szerkesztője 
mondja el véleményét, 
melyet kollégái marginális 

Hölgyeim és Uraim! Nyájas Marginália-Olvasó! 

Engedjék meg, hogy marginális előadásomat, mely Margócsy 
István kartársam és barátom „Kornis: Kádár"-kritikájának 

megjegyzésekkel kísérnek. ™ r g ó j á r ó 1 s a r j ^ í m o n f f n i ' " b e l f l e f t t e i n . é n ' f a t ö m j 
bol gyönge aga ), úgyszólván e kritikai elmemu margojarol 
ugrott át ide, hogy határain túlcsordult margináliából újabb 
alapszöveggé lépjen elő, s legyen, mi nem volt még ezeken a 
lapokon: margináliák marginál iája (mert így lesz minden 
margináliából egykoron alapszöveg, s gyakorta viszont: alap-
szövegből - főműből - puszta (?) marginália, amiként a ma-
gát halála óráján szintén margináliaíróként meghatározó Ká-
dár János alapszövegéhez írt Kornis-margináliákból lett „ki-
rálytragédia", „utazási napló", „pszichoanalit ikus öt letek 
jegyzéke egy ülésben" vagy amit akartok), nos, engedjék 
meg, hogy előadásomat - stílszerűen - ne a dolog közepébe,1 

hanem szélébe vágva (pontosabban: szélébe vájva) kezdjem.2 

Ha el kanyarodom is a tárgytól, higgyék el, csakis az Önök 
érdekében (a dolog közepe ugyanis - a dolog természeténél 
fogva - általában elég közepes), egyszóval csakis azért, hogy 
így kerüljek mind közelebb hozzá. Természete ez már a kör-
magyar margináliaírónak, ha posztmodern.3 Mert az, amit a 
régiek, a modern magyarok - ha szögediesen is, de azért ma-
gyarán - mögismerésnek (azaz: mögé-ismerésnek) mondtak, 
a posztmodernek kertelés nélkül melléismerésnek4 neveznek. 

1. Tehát még mindig van közepe! H l 

2. így lesznek a szélből elejek. KCGY 

3. No, csak várjuk ki a közepét. Hogy poszt-
modem-e, tényleg. K C G Y 

4. Jó! „Melléismerés" csak akkor lehetséges, 
ha lehetséges telitalálat is, hiszen mellétalálni 
csak valaminő célhoz képest lehet. Értelmes 
módon önmagunkat sem határozhatjuk meg 
marginálisakként, ha nem ismerjük el egy kö-
zéppont létezését. H l 

5. Alapkérdés (s nemcsak Szilágyi, hanem 
Komis esetében is): hogy jön ide, a Kádár-be-
szédhez egyáltalán a pszichoanalízis! Miért 
kell azt gondolni, hogy egy zavarodott beszéd, 
melyben sok minden felkavarodik, s mely szo-
katlan módon megzavarja a mindennapi dis-
kurzust, már csak zavarossága és összevissza 
emlékező mechanizmusa alapján pszichoanali-
tikus szituációt tételez fel? Abból a tételből és 
tudományos tapasztalatból, miszerint minden 
szöveg és megnyilatkozás elemezhető analiti-
kus módon, vajon természetesen következik-e, 
hogy minien nem-megszokott beszéd analiti-
kus szituációból eredeztetendő? Az analízis, 
tudtommal, nem egyszerűen az emlékezéssel, a 
múlttal, az elhallgatással, az elhazudással fog-
lalkozik (mint ahogy maga a Kádár-beszéd és 
eddigi politikai és mü elemzői), hanem elsősor-
ban az elfojtással, a beszélőnek önmaga előtt 
rejtett motívumaival és indulataival (kb. eze-
ket hívja tudattalannak). E Kádár-beszéd viszont kizárólag tudatos, csak éppen idáig elhallgatott vagy elhazudott emlékeket idéz fel vagy hagy 
feltömi (valóban izgalmas megnyilatkozásként), ám ennek (mint szubjektív gesztusnak) semmi köze az analitikus szituációhoz - az, hogy Nagy 
Imrét kivégezték, s hogy a börtöntől félni kell, nem egy olyan mély lélektani nóvum, melynek kiderítésére hosszú analitikus kezelést lenne érde-
mes áldozni... Az analízis természetesen önvizsgálat és önvallomás is - ám nem minden önvallomás születik épp analitikus szituációban (ha az-
tán később, analitikus elemzők, tárgyalhatják emígy is.)... - nem fog-e egy ilyen leegyszerűsítés során épp a pszichoanalízis sajátszerűsége eltűn-
n i T a l á n nem kellene ezeket az alaptényeket összekeverni. (Vagy az egész szóhasználat mögött egyszerűen annak a beismerése rejlik, hogy tény-
leg, valóban, mindenkinek, még Kádárnak is, lenne, lett volna tudatalattija? MI 

I . 

Az „alvajáró" vagy inkább „halvajáró" Kádár utolsó álomsze-
rű (persze, lidércálomszerű) beszédének drámaiságát az adja, 
hogy éppenséggel nem politikai vagy pártdokumentum, ha-
nem olyan egzisztenciális megnyilatkozás, amelyben a kom-
munista mozgalom emberének alapszituációja (a per) a ma-
gánember pszichoanalitikus alapszituációjává válik,5 azaz a 

5 0 SZILÁGYI Á K O S 



— 2000 -

politikai vallomás merőben privát eseménnyé (egyáltalán 
ezért érdekes!) a mozgalmi vallatószék (pártfegyelmi, kizá-
rás, becsületbíróság, vallatókamra, kirakatper) pszichoana-
litikus díványává, a vádlott (!) vízfolyásszerű (hogy egyebet 
ne mondjak!) vallomása a „szabad ötletek jegyzékét" idéző 
cenzúrázatlan panaszolkodássá,6 amelyben a legszemélye-
sebb, az esendően emberi, a lényegtelenül partikuláris egy-
befolyik a politikaival és ideológiaival, a testi betegség mo-
tívumai a párt történetével és Magyarország történelmével. 
(Igaz, a „mélypuritán" Kádár „szabad ötletei" között szexua-
litásnak legfeljebb keresve találhatjuk nyomát, de hát sem-
mi baj, a tudattalan a politikai szimbolika nyelvén is képes 
kifecsegni titkát.) 

A kommunista mozgalomban szocializált személyiség 
számára a „valóság-elv" összeomlása, a tudatos „én" szétesé-
se, a „cenzúra" meggyengülése (nem megszűnése, hanem 
működésének láthatóvá válása: „az azóta elhunyt ember" -
mondja Nagy Imre neve helyett) egyszerre jelenti az arche-
tipikus gyermekkori szituáció (József Atti la - Móricz Zsig-
mond szavával: „a proletár, az elrontott emberi példány" -
személyes sorsát kísértetiesen idéző szituáció) visszatérését, 
és az „archetipikus" mozgalmi szituáció, a per (nota bene: 
József Att i la mozgalmi sorsában is felrémlő) megképződé-
sét. A kommunis ta mozgalmi ember (amilyen Kádár is 
volt) egzisztenciájában, puszta fizikai létében mindig fenye-
getett ember, még amikor ő maga fenyeget másokat, akkor 
is, hiszen még ez is csak hatalmi helyzetéből, funkciójából, 
vagyis folyamatos fenyegetettségéből következik. (A sztáli-
ni rendszer zoológiai emberfölfogása kapcsán megpróbál-
tam már vázolni, mit is jelent olyan világban élni, ahol 
„Ember Embernek Embere".) Bármikor kizárhatják, bármi-
kor „elvihetik", bármikor agyonlőhetik. S ugyanígy: bárkit 
kizárhat, elvitethet, agyonlövethet (felakasztathat) ő maga 
is, amíg rá nem kerül a sor. De akár rákerül, akár nem, 
egész életében sorára vár. S ha üt az óra, akkor szinte meg-
könnyebbül. Mert amíg él, igazából nem él, csak túlél: saját 
lehetséges és társai tényleges halálait éli túl. Kádár eseté-
ben elég csak a három legnagyobb perre utalni, amelyben 
kulcsszerepet játszott: a Rajk-perre, saját perére az '50-es 
évek elején, és arra, amellyel utolsó beszédében is viasko-
dik, a Nagy Imre-perre. A mozgalmi ember, „akire csak a 
Párt vigyáz", többé-kevésbé folyamatosan a bünte te t t és 
büntethető - tehát szorongó, megfélemlített, és frusztráció-
ját hol félelmi hisztériában, hol félelmi agresszióban leve-
zető - gyermek helyzetében van.7 Óhatat lan tehát, hogy a 
belső összeomlás pillanatában a két „archetipikus" szituáció 
egyszerre, mintegy egymásba omolva aktualizálódjon. Ez az 
előfeltétele, hogy a pszichodráma* beinduljon, és annak 
rendje és módja szerint le is fusson előttünk. Kádár magát 
dekonstruáló szövege ugyanis pszichodráma, és színpadon is 
így, narratív bővítmények, margináliák nélkül állná meg 
leginkább a helyét. Igaz, ebben az esetben a szöveg belső 

6. Sőt épp ezen összehasonlításban látszik iga-
zán, mennyire nem analitikus szituációban be-
szél Kádár. Hisz' csak a politikai cenzúra (eddig 
épp általa megállapított) határait, valamint a 
nyilvános (mozgalmi) beszéd pártszerű illemsza-
bályait lépi túl! Az analitikus szituációban min-
denre kiterjedő, parttalan és folyamatos „cenzú-
rázatlansággal" találkozhatnánk - hol van ennek 
itt akár csak nyoma isi Van itt valahol csak egy 
kicsi ősvalami? Én úgy látom, itt a „vallomás" 
során kizárólag (régi) politikai hazugságokról és 
politikai (indokolt) félelemről van szó (s persze 
ezek elhallgatásáról) - de hát ez még mindig csak 
a tudat szintje; azok a hirtelen utalások pedig, 
mely Kádárnak mindennapi életvitelét érintik, 
ugyan szintén szokatlanok a nyilvános szónoklat 
szituációjában, de alig lépik túl a Kádártól régeb-
ben sem idegen összekacsintós fratemizálás hatá-
rait (s aligha a tudatalatti feltöréseként funkcio-
nálnak) . De miért várnánk el tőle mást! Miért 
küldenénk sjege'ny öreg zavarodott pártvezetőt 
analízisbe? 

S hát némileg meglepőnek tekintem, hogy Ká-
dár zavarodott politikai beszédét valaki, bármi-
lyen szempontból, akár szituatíve, akár műfaji-
lag, akár stilisztikailag, s kivált a „cenzúrálat-
lanság" okán, egy napon említi a Szabad ötletek 
jegyzékével... MI 

7. Biztos hogy az a legszerencsésebb modell, ha 
József Attiláról mintázzuk a pártbürokrata lélek-
tani típusát'. MI 

8. Ügy gondolom, már csak a poétika szem-
pontjából is el kellene dönteni, hogy most az 
analitikus szituációt, vagy a pszichodrámát vá-
lasztjuk akár a műnek, akár a beszédnek alap-
modelljeként. A két pszichológiai műfaj jelentő-
sen eltér egymástól. MI 

5 1 SZÉLES M A R G Ó 



2000 

9. A hasonlat méltánytalan. Egy dolog a ko-
holt per, más dobg a gyógykezelés. Hl 

kifejtése, fikcionalizálása, tehát kibontása, meghosszabbítása 
is elkerülhetetlen lenne. Az anyag maga ugyanis - mint az 
életben rendesen lenni szokott - egy pszichodrámának csu-
pán magvát, csíráját foglalja magában. De attól, hogy nem 
költőileg megformált szöveg, átélésmódja még lehet esztéti-
kai, sőt más módon átélni nem is lehet, amiből nem követke-
zik, hogy kell is, vagy hogy ne csinálhatnánk vele egyebet. 

Azért beszélek pszichodrámáról, mert mind a politikai 
per, mind a pszichoanalitikus szituáció, mind a vádat meg-
testesítő és a vádlott fejét követelő Párt, mind az analitikus, 
aki kérdései f inom hálójával az eszmélet par t jára vonná, 
mint fickándozó, sötét halat, a tudattalant,® nem külső reali-
tások, hanem reflektálatlan, önkéntelen belső történések és 
valóságok kivetülései. Bizonyos értelemben Kádár egész mo-
nológja révületszerű, vizionárius jellegű. A vallomás, a valla-
ni akarás (!), a bűnbánat és bűnelhárítás, a személyes életért 
való aggodalom, a büntetéstől való félelem, a bűn igazolási 
kísérletei mind-mind belülről jönnek, és meg is maradnak 
ezen a belső színpadon, noha éppen a kitörés, a külvilággal 
való kapcsolatfelvétel a céljuk. Nem a pártértekezlet mene-
téből, nem az aktuális politikai szituációból vagy konstelláció-
ból, hanem csakis Kádár egzisztenciális szituációjából (az 
'56-os szituáció belső valóságából, a kényszeres megismétlés-
ből) fakad Kádár ilyen fellépése (kívül ugyanis '56 megis-
métlődésének semmiféle politikai realitása sincsen). Ebben a 
szituációban - a belső valóságban - a pártértekezlet hol tár-
gyalóteremként, hol történelmi ítélőszékként, hol pszicho-
analitikus orvosi díványként aktualizálódik, maga a beszélő 
pedig hol az ítéletére váró, ítéletét sürgető mozgalmi ember, 
hol a Pártjának újabb '56-ot jósoló Cassandra, hol pedig a 
szerencsétlen kisgyermek szerepében jelenik meg, méghozzá 
oly módon, hogy ezek a szerepek fo ly tonosan , gyakran 
ugyanazon mondat határain belül egymásba tűnnek át. Tehát 
a pszichodráma a jelenlévőket egyszerre hívja meg e belső 
valóság körébe a kihallgatótiszt, a népbíróság, a politikai ba-
lek és a pszichoanalitikus kezelőorvos szerepében, amivel a 
pártértekezlet résztvevői nemigen tudnak mit kezdeni. Ide-
gesen, zavartan, értetlenül, feszengve fogadják: „hogy kerül a 
lélek csizmája a politika asztalára?" A magát - politikai peré-
nek elébevágva - perbe fogó, azonnali tárgyalást és ítéletet 
sürgető pártvezérből politikai bukása és fizikai elesettsége (a 
szelleminek közvetlenül testibe, a testinek politikaiba való 
átcsapása) egyszerre csinál - a tudat mélyén élő és működés-
be lépő minták szerint - elvtársai által perbe fogott és főben-
járó bűnökkel vádolt kommunistát és szerencsétlen kisgyer-
meket, perbe fogott „Nyilasmisit", aki nem érti, mit követett 
el, hogy folyton bántják, mikor ő csak jót akart. Mint mon-
dottam, a pártvezér pszichodrámája a jelenlévőket (hisz' hoz-
zájuk fordul, hozzájuk beszél, tőlük fél, őket utálja vagy gyű-
löli) e kettős dramatikus szituációban egyszerre feltételezi a 
„nagy perek" vallatótisztjeinek és bírósági ülnökeinek és az 
analitikus dívány kezelőorvosának kettős szerepében. Tehát 

5 2 SZILÁGYI Á K O S 



2000 

éppenséggel jelenbeli státusuktól, helyzetüktől tekint el. Ká-
dár nem politikusokként, nem a rendszerváltás szituációjá-
ban szólítja meg őket, nem úgy, ahogy tőle megszokták, nem 
úgy, ahogy pártértekezleten szokás, még csak nem is a jól is-
mert Kádár-stílusban (minden kísérlete a régi kikacsintásra 
groteszk fintorrá torzul egy haldokló ember arcán). A pszi-
chodráma lényegéhez tartozik, hogy nézői is szereplőkké vál-
nak, még akkor is és azzal is, hogy elfordítják fejüket a kínos 
jelenettől, hogy úgy tesznek, mintha nem történne semmi 
(kínos feszengés, a szituáció megtörésének bátortalan kísérle-
tei). El kell viselniük, hogy Kádár végigmondja a magáét, az-
az a pszichodramatikus szituáció „lefusson" (mert Kádárnak 
nem beszéde vagy valamilyen mondandója, hanem szituáció-
ja végére kell érnie, beszéde ugyanis természeténél fogva be-
fejezhetetlen, a szituációval egyáltalán nem ér véget!).10 Ká-
dár utolsó szereplése az egyetlen helyzet volt, amelyben a 
MSZMP vezetőinek nem-politikai módon kellett szembenéz-
niük önmagukkal (ahogy a pszichodrámában Kádár is teszi), 
aminél egy politikus számára nincs megsemmisítőbb nézés-
mód. (A politikai szembenézésnek - a „személyi kultusz bű-
neitől" az „emberarcú szocializmus" doktrínáján át - ezernyi 
nyilvános és rejtett változatát ismerjük, ezek azonban min-
den esetben a kollektív vagy személyes politikai önmentés és 
túlélés stratégiái, önigazolási kísérletek, ideologikus építmé-
nyek voltak. Céljuk a hatalomban maradás és/vagy a hata-
lomba kerülés volt, tudatosan vagy tudattalanul, mindegy.) 
Sem ideologizálással, sem moralizálással nem lehetett kitérni 
e szembenézés elől, amely annál is kényszerítőbb volt, mert-
hogy a kreatúráknak kellett itt szembenézniük a Párt Terem-
tő Istenével, pontosabban azzal, hogy ez az Isten halott, s ak-
kor viszont a Párt is, ők maguk is halottak. Kádár ebben a 
pszichodrámában - szinte már önkívületi állapotban - a Pár-
tot és a pártvezetést saját végével, az elkerülhetetlen politi-
kai halállal szembesítette. „Én gyúrtalak titeket és ezt a pár-
tot 1956 történelmi anyagából, nélkülem és 1956 nélkül, »el-
lenforradalom« és »Nagy Imre-per« nélkül ti semmik és sen-
kik vagytok, ha nem tudnátok. Általam lettetek, és általam 
is hal tok". Ez lenne a magatehe te t len Kádár bosszúja, az 
Utolsó Per áldozatának bosszúja, a megbántott Atya avagy a 
frusztrált kisgyermek agressziója, aki mintegy magával rántja 
a Pártot, képzelt bíráival és hóhéraival egyetemben.11 (Azt 
persze Kádár álmában sem sejthette, milyen élet fog itt elkez-
dődni ama halál után!) Kádár testi-lelki összeomlásának pszi-
chodrámája valóban az egész pártjának összeomlását allegori-
zálta, s ezt az összomlást egyetlen párttag sem úszhatta meg 

12 Mindenki belehalt.13 Vagy így, vagy úgy, hogy... új 

10. Ezt honnan lehet tudni> M I 

szarazon. 

11. Nem kell posztmodemnek lenni minde-
nestül. Vagy mindenáron. Mindaz, ami itt ol-
vasható , nekem igen rokonszenves és plauzi-
bilis, de nem szívesen nevezném posztmodern-
nek: a pszichoanalízis például tipikusan mo-
dern tudomány, keresi az egy igazságot, felté-
telezi, hogy az ember megfejthető stb.; a jel-
legzetesen Nagy Elbeszélés, amely igényt tart 
arra, hogy számot adjon az ember (és az ő lel-
ke) mibenlétéről, sőt az emberi nem fejlődésé-
ről, cselekedeteink végső rugójáról. Ugyan-
csak kevéssé látszik posztmodemnek az a 
szemlélet, ahol az atya és a gyermek, a valla-
tás és az analízis, a politikus feltárulkozása és 
a pszichodramatikus szituáció ugyanaz; ahol 
minden (csaknem) mindennel azonosítódik. 
Emögött rendező elvet sejtek (az Örök Vissza-
térés mítoszát vagy a Le'nyeg megnyilatkozá-
sának sokféleségét), s nem a posztmodem laza 
véletlenszerűségét, célzatos kuszaságát. Mon-
dom: nem ezzel van bajom, hanem a poszt-
modem megnevezéssel. K C G Y 

12. Kádár halála valóban sok tekintetben a 
párt halála. De a Kádárt hallgatók számára 
Kádár megőrülése és eltűnése a politikai szín-
padról egyben az utolsó akadály eltűnését is 
jelenti, hogy a régi pártból új pártot lehet csi-
nálni. Amíg Kádár politikailag él, a régi párt 
újként való feltámadásának nincs esélye. Ke-
let-Európában minden országban meg kellett 
szabadulni ahhoz a korábbi pártvezetőktől, 
hogy sikeres vagy kevésbé sikeres utódpártokat 
lehessen csinálni. Kádár utolsó beszéde az 
MSZMP végórája, de nem egy lehetséges 
utódpárté. Annak éppen hajnala. A párttagok 
Kádárral meghalasztják a múltjukat, hogy új-
ra fölkeljenek a másik napon múlt nélkül, 

vagy egy másik múltat kreálva. 
Kádár utolsó beszéde arra alkalmas, hogy ne kelljen szembenéznünk önmagunkkal. Az öreg megzavarodása, „mássága" lehetővé teszi, hogy 

megkülönböztessük magunkat tőle és rendszerétől. A párttagokat vagy a pártvezetőket nem érte katartikus élmény. Nem kellett moralizálniuk 
vagy ideologizálniuk ahhoz, hogy elkerüljék a saját múltjukkal való szembenézést. A megörülés a „normális embert" fölmenti. A pártmunkásokat 
csak az töltötte el félelemmel, hogy jöhet egy '56-os szituáció, amelyben számonkérések következnek. LL 

13. A megfogalmazás nem elég világos. A „kommunista mozgalmi ember" - ez a kifejezés a teremben ülőkre, Kádár motyogásának hallgatóira is 
vonatkoznékHl 

53 SZÉLES M A R G Ó 



2000 

14. Én - lehet, hogy inkább a pszichológiából, 
mintsem a történetfilozófiából indulván ki! -
nem látom a kommunista mozgalmat és párt-
tagságot ennyire idealistának és idealistán; s 
az általam látott tények sem igazán Szilágyi 
vízióját mutatják. M I 

15. A megfogalmazás nem ele'g világos. 
Hosszú volt az említett huszadik század. Mi-
kor vesztette el, s méghozzá „végképp", a 
„magyar sors" a „heroikus dimenzióját"! Fia-
talember koromban (s még ma sem vagyok 
öreg) a magyar világszerte a hősiesség jelképé-
nek számított. - H l 

16. A heroikus dimenziót nemcsak a kicsiny 
Magyarország, hanem a hatalmas Egyesült 
Államok, Szovjetunió vagy Kína is elveszítette 
a 20. században. Magyarország mellett vala-
mennyi más ország is megszűnt bukásra és ha-
lálra szántnak ítéltetni, vagy megfordítva, va-
lamennyi oda jutott, hogy a bukás és a halál 
peremén él. Az, hogy a magyar irodalom a 
történelmi drámában a 20. század végéig meg-
próbál „nemzeti tragikumot" színre vinni, az 
irodalom, és nem az ország problémája. A 
„nemzett tragikum" nem azért veszett el, mert 
kicsinnyé lettünk. Oroszországban is elveszett. 
A században növekvő Romániában vagy Jugo-
szláviában ugyanannyira az abszurd és az iró-
nia az indokolt, mint a csökkenő Magyaror-
szágon és Ausztriában. 

A holland, a svájci vagy a dán kis országok, 
kis irodalmak méltóságtudatát és nagyvonalú-
ságát óvatosabban kezelném. Keserű, önironi-
kus irodalmak ezek. Dürrenmatt vagy Max 
Frisch a legkevésbé se tekinthetők méltóságtu-
datos és nagyvonalú szerzőknek, ellenkezőleg, 
minden méltóságtudat és svájci „nagyvonalú-
ság" leleplezői. LL 

17. A hasonlat méltánytalan. Amidőn Kafka 
regényét olvastam, nem véltem úgy, hogy egy-
kor K. úr is térdig gázolt volna a vérben. Álta-
lában az a meggyőződésem, hogy másként vár 
elítéltetésére az ártatlan, és másként, mondjuk, 
az, aki előző pénteken a kocsmában megbics-
kázta a legkedvesebb ivócimboráját. - Hl 

18. Itt, e kettősségben, úgy látom, találkozik 
Szilágyi és Komis szemlélete: Kádár-megítélé-
sük során mindketten egyforma hévvel és in-
dulattal alternálnak a szánalmas kisember és a 
démonikus kommunista imágója között. Pedig: 
vagy - vagy. MI 

19. Ha a hollandok nagyszerű, passzív ellen-
állását (1940-1944) a magyarok rövid ideig 
tartó, de aktív ellenállásával (1956) összevet-
jük, miért látjuk a magyart őhozzájuk képest 
„kisországnak", „kisnemzetnek"! H l 

20. A megszállás következtében, nemde! H l 

21. Épp fordítva: akkor túl nagy volt a mel-
lény. A kiegyezés után elmaradtak a nemzetek-
ké fejlődött nemzetiségekkel a részkiegyezések, 
Horthyék pedig a határegyezmény részleges fe-
lülvizsgálatának követelése helyett (pedig a fe-
lülvizsgálatot kilátásba helyezte a trianoni béke) 
a „mindent vissza" ábrándját kergették. H l 

életet hazudot t magának. Ezekben a szerepekben ugyanis 
nemcsak Kádár személyes szerencsétlensége, hanem a kom-
munista mozgalmi ember14 történelmi szerencsétlensége is 
feltárult, ha engedték feltárulni. A magyar történelemből, a 
magyar sorsból viszont csak az tárul fel, hogy a huszadik szá-
zadban végképp elvesztette heroikus dimenzióját.15 ,16 Ma-
gyarország megszűnt (nem képes, nem is akar többé) tragikus 
vagy katasztrofális ország lenni, amelyet ez a bukásra és ha-
lálra szántsága úgyszólván megbabonáz, amely önnön romlá-
sától bibliai módon - legalábbis legjobbjaiban - megindul és 
megittasul. Magyarország Közép-Európa - véres burleszktől 
kísérteties abszurdig ívelő - nemzeti sorsdrámáinak egyikét 
tudja csak Európa színpadára vinni 1920 és főképp 1956 
után. Mind jobban belesimul abba a sorba, amelyben évszá-
zadok óta a csehek és közel száz éve az osztrákok is találha-
tók. Kis nemzet, ha a kedélyesség kádári világát mindig is in-
tonálta némi komor tragizmus. (Ebből azonban már csak 
egyetlen jelentős, bízvást mondhat juk világraszóló mű szüle-
tett, az is az '56-hoz való visszahajlásként, a '60-as években: 
Jancsó Szegénylegények c ímű fi lmje.) Kádár szerencsétlen 
„kisembere", aki - mint Komis írja - úgy került a történe-
lembe, mint Pilátus a Krédóba, Kádár mint K. úr17 és Kádár 
mint a „K. und K."-ból (Kádár és Kreisky) az egyik, nem más 
ebben a tekintetben, mint az 1920-ban világrajött, 1945-ben 
és különösen 1956-ban véglegessé, változtathatatlan és elfo-
gadott, sőt igenelt életkeretté - térré és idővé, mentalitássá 
és mindennapi érzületté - vált Kis-Magyarország emblémája. 
„Kis szobában kis parasztok, / egy pipázik, de harasztot" -
mutatis mutandis. Grízes tésztában, csirkeetetésben, Goren-
jében vagy Taszárban előadva - mindegy. A politikába csöp-
pent, folytonos kisebbrendűséggel küszködő, önbizalom hi-
ánytól szenvedő kisember-politikus pszichodrámája („örül-
jünk, hogy luk van a fenekünkön") egyben az 1920-ban lét-
rejött és 1956-ban késszé vált Kis-Magyarország pszichodrá-
májává is válhat (föltéve, hogy ebben a jelentésben formál-
ják meg a szöveget és a szituációt).1* Kis-Magyarországon 
nem Csonka-Magyarországot értek: a méltóságtudat, a maga-
bízás, a derűs nagyvonalúság és a tartás hiánya, a „húzzuk 
meg magunkat!", a „jó lesz az nekünk úgy is!" pszichológiája, 
a kisszerűség nem az országterület nagyságának függvényében 
képződik meg vagy tűnik el. (A Dunántúl nagyságú területen 
berendezkedett Hollandia ebben az értelemben nem kisor-
szág, kisnemzet stb.)19 Magyarország a Kádár-rendszerben 
„szocializálódott" erre a kisnemzeti létre,10 de ennek előfelté-
telei (a kiegyezéstől 1920-ig és 1920-tól 1945-ig)11 nem a 
Kádár-rendszerben jöttek létre. Ez lett a „magyar változat" az 
„osztrák és cseh változat" mellett . Rosszabb is, jobb is mind-
kettőnél. A lengyeleknél és a románoknál ez minden szovjet 
nyomás és függés, államszocializmus és diktatúra ellenére 
sem következe t t be. N e m a rendszerből fakadt ugyanis. 
A magyar társadalom nem a rendszerrel „egyezett ki", hanem 
a rendszerben - a rendszer szabta-kikényszerítette módon - a 

5 4 SZILÁGYI Á K O S 



2000 

nemzeti kisléttel, a „kicsi ország" tudattal , hogy kétes elő-
nyök és vívmányok fejében, kis önzések és kis hitványságok 
árán feladja vagy hagyja végleg elveszni azt a - meglehet, 
aránytalan és esetenként önhitt - nagyság- és elhivatottság-
tudatot, azt az idealizmust, büszkeséget, heroizmust, amiből 
fennállása során csak baja lett, amiért évszázadok óta csak 
büntetik. 

II. 
A Kádár-beszéd éppenséggel nem „napi politikai esemény a 
maga durva és lapos valóságában", hanem egzisztenciális ka-
tasztrófa, amely otrombán és értelmetlenül betör a politika 
körmönfont világába, felborítja értelmi rendjét, leszaggatja 
drapériáit, megsérti illemszabályait, úgyszólván piszkot, sarat 
és vért visz a „tisztaszobába". Nem helyénvaló beszéd. Té-
boly, ámde magántéboly - nem politikai. A lemeztelenedés 
beszédmódja. Vetkőzőszám." Nem illeti meg sem politikai, 
sem morális, sem tör ténet i igazság. Csakis a katasztrofális 
ember igazsága, a kiszolgáltatott, kétségbeesett, szorongó eg-
zisztencia, a politika kínpadán feszengő egzisztencia - uram-
bocsá! - lírai igazsága illeti meg. Politikai szempontból Ká-
dár felszólalása kóros ötletbetörés a posztkádári politika vilá-
gába, amivel politikai szempontból nincs mit kezdeni. Morá-
lis szempontból is érdektelen és semmis. Túl van jón-rosz-
szon, az ítélet kegyelme nem adathat meg neki. Arra van 
ítélve, hogy így maradjon: ítélet, feloldás nélkül kínlódjon e 
szituáció sziklasivatagában örökkön-örökké. Nincs kegye-
lem, s más efféle kegyes-kegyetlen dolgok. Esztétikai szem-
pontból azonban - az egzisztencia elborzasztó fantasztikuma 
révén - alakja, nem politikai, nem történelmi, hanem iro-
dalmi szövegalakja megrendítő, méghozzá pusztán az esztéti-
kai szemlélet (az itt egyedül lehetséges szemlélet- és átélés-
mód) által, anélkül, hogy művész formateremtő ujja érintet-
te volna a szöveget. E különös felfogásmódban persze csak a 
„posztmodern szituáció" általánossága jelenik meg, az ugyan-
is, hogy igazságra, érvényességre, jogosultságra, hitelességre a 
létezés bármely aspektusa - vallástól a politikáig, történe-
lemtől a szerelemig - csak esztétikailag (s nem vallási, morá-
lis vagy ideológiai közvetítés - Isten, Igazság, Történelem -
révén) tehet szert." „Legjobb osztályrészünk a borzadály - a 
meghatottak benne érzik csak át a legnagyobbat" - e Faust-
ból idézett pár sor a posztmondernitás leglényegét fejezi ki. 
Ha Kornis „szövegközlését" valamiért kritizálni érdemes, ak-
kor éppen nem azért, mert egy „napi politikai eseményből" 
nagy magyar drámát, shakespeare-i tragédiát akart vagy ké-
szül csinálni (ez legfeljebb egy a sok-sok marginália közül), 
hanem a következetlenség, amit azonban felold az önkénte-
lenül választott műfaj: a marginália. Kornis ugyanis, mint 
még visszatérek rá, margináliákat ír. A következetlenség ab-
ban áll, hogy az egzisztenciális borzadály posztmodern, tehát 
merőben esztétikai átélésmódját a fogalmi megismerés mo-
dern beszédmódjával keveri. A rejtély nyitját, a végső igazsá-

22. Én nem látom a „lemeztelenedést", a 
„vetkőzést" stb. Amit látok, arra nézvést l. a 
6. számú jegyzetemet. M I 

23 . A „posztmodem szituáció"-ba az erkölcs 
sem fér bele? S ha a nagybetűs „Igazság" nem, 
akkor a jog s vele a politikai liberalizmus sem! 
H l 

5 5 SZÉLES M A R G Ó 



2000 

24. Ahhoz képest, hogy posztmodernek va-
gyunk, szerintem elég imperialistán hangzik ez 
a mondat. HL 

25. Ez az „egyetlen lehetséges szemlélet és át-
élésmód" - így szól a posztmodern. Hogy be-
széltek a modemek? Hl 

26. És mi van a komédiával? Véletlenül felej-
tődött ki a sorból1 Mi lenne, ha „a katasztrófa 
átélésmódja nem vallási, morális, történelmi", 
de még csak nem is esztétikai volna (amiről az 
imént olvashattuk, hogy „csakis" az lehet), 
hanem mondjuk komikus? Ironikus? Vagy az 
már azonos volna az esztétikaival? K C G Y 

got, a mozgatórugót keresi, akár az analitikus orvos vagy a 
modern társadalomtudós, noha még ezekben a tudományok-
ban is mindinkább esztétikai közvetítésre van szükség ahhoz, 
hogy a valami feltáruljon. At tó l tartok,éppen fordítva van, 
min t azt Margócsy barátom írja: „abban, hogy a művészet 
formál ja ki tö r téne lmi lá tószögünket , hogy a műalkotás 
nyújtson segédkezet a történelem megpillantásához, komo-
lyan ma már nem hihetünk". Ez csak tegnap, a modernitás-
ban lehetett és volt komolytalan, amikor - okok itt nem ele-
mezhető soránál fogva - a politizáló és átpolitizált irodalom 
írta vissza a történelmi tudat lapjára a törölt vagy elfakult 
sorokat, amikor lehetett „a" történelemről, „a" történeti tu-
datról, „a" történelem ilyen-olyan látószögéről beszélni. Ma 
ugyanis nem lehet.14 A művészet, helyesebben szólva az esz-
tétikai szemlélet- és átélésmód nem helyettesíti a politikai 
vagy szakmai okokból hiányzó vagy hazug történeti tudást, 
nem „történelmi látószöget", „történelmi tudatot" alkot a 
történettudomány, a történetfilozófia stb. helyett, hanem „a" 
történelem hűlt helyének egyetlen lehetséges" szemlélet- és 
átélésmódját teremti meg. Kádárban „a" történelem hűlt he-
lyét szemlélhetjük, mégpedig nem azért, mert gonosz embe-
rek ellopták tőlünk ezt a történelmet vagy mert személy sze-
r int ő oly kisszerű alak lenne, hogy nem férne el benne a tör-
ténelem. 

Az persze igaz, hogy sem történelmi dráma, sem király-
dráma nem írható sem Kádár utolsó beszédéből, sem ország-
lásának történetéből. De nem az anyag hitványsága, seké-
lyessége, kisszerűsége okán, hanem mert a modernitás lezáru-
lóban van, és „a" történelem már abszurdként sem állítható 
elő, mikor is egyetlen értelmét abban találják föl, hogy értel-
metlen. Ez alól a kényszerűség alól még egy olyan, drámai 
szempontból sokkal nagyobb szabású, sokkal több vérrel és 
szenvedéllyel dolgozó korszak sem képez kivételt, amilyen a 
sztálini volt, amelyet a kortársak - olyanok is, mint Ahma-
tova vagy Paszternak - úgy éltek meg, mintha a Macbeth ele-
venedne meg szemük előtt a mindennapokban, és amelyről 
ők még joggal hihették, hogy sok idő elteltével majd úgy ír-
nak róla, ahogy Shakespeare írt. Ez igaz lehetett akkor, ami-
kor a modernitás egyik véres tetőpontjára hágott. A mából 
visszatekintve azonban inkább naiv modernizmusnak hat. 
Sztálin vagy Jagoda soha nem lesznek shakespeare-i tragédi-
ák hősei, éspedig egyáltalán nem kisszerűségük vagy modern-
ségük (a gonosz banalitása stb.) okán, hanem azért mert az a 
nézőpont szűnt meg - a Történelemé ugyanis - , ahonnan 
nézve alakjuk jelentőségre és igazságra tehetne szert. Ha a 
történelem „szubsztancialitásának" fuccs, akkor bizony fuccs 
az úgynevezett „nagy embernek", a „világtörténelmi szemé-
lyiségnek" is, s akkor fellépésének igazsága és jogosultsága 
éppoly kevéssé tárulhat fel a tragédiaköltő, mint semmisége 
lakája szemében. A katasztrófa átélésmódja nem vallási, mo-
rális, történelmi, hanem csakis esztétikai lehet ." A Végtörté-
nelem szóban forgó kreatúrái nem Nagy Emberek, nem „vi-

5 6 SZILÁGYI Á K O S 



= = 2000 

lágtörténeti személyiségek" (még csak nem is a „nemzeti tör-
ténelem" alakjai), hanem katasztrofális emberek, szerencsét-
lenek, akiknek még az sem adatott meg, hogy a „történelmi 
rossz" dialektikusan diabolikus szerepét játszhassák el. (Nota 
bene: Bulkagov Wolandja éppen az átmenetet mutatja a „vi-
lágtörténelmiből" az esztétikaiba.)" 

A katasztrófa műfajilag kizárja a tragédiát,1* nem zárja 
viszont ki a lírát és a reflexiót, nem zárja ki például a margi-
náliát, azt a műfajt, amelyben szerintem Kornis Kádára is 
íródott. Adot t egy politikai jelenet, amely pszichodrámaként 
tárul föl a hős monológjában. Ezt viszont margináliák szab-
dalják fel, fúrják át, függesztik fel vagy akasztják meg a dra-
maturgiailag szükséges pontokon, már-már egy második - a 
szerzői alak szintjén lefutó - pszichodrámává sűrűsödve. Két 
pszichodráma körvonalai bontakoznak ki a szövegből. Mert 
amennyire kényszeresen indítja be a beteg Kádárban a perbe 
fogott és ítéletét váró mozgalmi ember vallomásfolyamát a 
szituáció, olyan kényszeres Kornisban ez a Kádár felé fordu-
lás. (Méghozzá egyszerre személyes és nemzedéki kényszer. 
Merem állítani, hogy az úgynevezett „nagy nemzedék" - a 
modernitás végnemzedéke - az utolsó korosztály, amelyet ez 
az egész kádárosdi-ötvenhatosdi-magyarosdi-nemzetesdi19 be-
lülről, személyesen, mélyen érdekel még. Nem tudja levenni 
szemét a Történelemről, még akkor sem, amikor annak már 
csak hűlt helyét láthatja. Mert hát természetesen sem egzisz-
tenciális, sem történelmi értelemben nem Kádárról van itt 
szó, hanem rólunk magunkról. Mit érdekelne minket Kádár 
maga? Van valami, amit Kornis és nemzedéke [nemzedé-
kem!] nem ért, s amit meg akar, amit meg kell értenie. Ezt 
vette a fejébe. Vagy ezt verték bele. Mindegy. Nélküle nem 
értheti meg önmagát, nem zárhatja le magában élete egy 
egész korszakát. A szerző saját pszichodrámája, ahogy a mar-
gináliákban - mintegy párhuzamosan Kádáréval - kibonta-
kozik, önkéntelenül nemzedéki is, tehát anakronisztikusan 
modern. A „Kádár" cím rejtjelének feloldása számomra így 
hangzik: „Én és Kádár", „Kádár mint Én" avagy közönsége-
sen csak „K." Hiszen minden „én" fantasztikus egzisztencia, 
és szövegében Kádár éppenséggel „én"-ként mutatkozik meg. 
Annak a katasztrofális történésnek az alanya - és produktu-
ma - , elszenvedője és létrehozója ő, amit számára az „én"-né 
válás kényszere, kínja, szégyene, betegsége, csapása jelent. 
Igazi átváltozás ez: Kádár történelmi személyiségből, modern 
pol i t ikusból átvál tozik K. úrrá.3 0 A modern átváltozás, 
amelyből - ellentétben az archaikus metamorfózissal - nincs 
visszatérés, a személy „igazi" lényének katasztrofális feltáru-
lása. Ez a feltárulás költőileg általában fantasztikus metafo-
rákban realizálódik. Kádár átváltozása viszont nélkülözi a 
formális fantasztikumot. A posztmodern átváltozásban az a 
fantasztikus, ahogy a személytelen személyesbe, a politikai 
privátba, a szellemi testibe, a „felettes én" „alattas, sőt alan-
tas énbe" csap át. A Kádár-szövegben Kádár fantasztikuma 
tárul föl. A szöveg hőse közelebb áll Gregor Samsához31 vagy 

27. Mi közük a „világtörténelmi személyisé-
gedének a nagy emberekhezHl 

28. Ha Bulgakov ezen az alapon posztmo-
dem, akkor Kosztolányi is az lenne. Esti Kor-
nél, ne feledjük, idegenkedett Napóleontól 
„világhódító tervei miatt". Hl 

29. Mint magyartanár, remélem, hogy még 
kihúzom a nyugdíjig. Hl 

30. Már miért tenne ilyent? Korábban már 
szóvá tettem a mérhetetlen különbséget K. úr 
és K. et. között. H l 

31. Kafka elbeszélésének hőse emberből válto-
zik át féreggé, nem pedig megfordítva. Hl 

57 SZÉLES M A R G Ó 



2000 

a Fegyenctelep magát kínpadra vonó tisztjéhez, semmint akár-
milyen shakespeare-i hőshöz vagy történelmi alakhoz.) 

Ne feledjük, hogy nem Kornis küldi hősét analízisbe, és 
nem ő citálja a Párt (a Történelem, a Nemzet stb.) ítélőszéke 
elé (hol van már az az ítélőszék?!), hanem maga Kádár küldi, 
tartóztatja le, vallatja ki, állítja ítélőszék elé magát, sürgeti a 
halálos ítélet mielőbbi kimondását, és legyint mindenféle íté-
letre. Kornis csak izgalomba jön ettől. Ilyet ő még nem lá-
tott! S izgalmában mintegy a pszichodráma hősének kísérőjé-
ül, útitársául szegődik, hogy menet közben kifaggathassa őt 
utazásáról önmagába (azaz a „másikba", a pokolba, aki magá-
nak ő volt vagy lett), és azon melegében - elborzadva és meg-
indultan - beszámolhasson mindarról, amit hallott és látott 
odabent. Kádár tudja, hogy pokolra kell szállnia, azaz alá kell 
bocsátkoznia önmagába, ám szüntelenül megtorpan, visszafor-
dul, kibúvót, egérutat keres és kér (bár nem kap). 

Kétségtelen, hogy Kornis Kádár-margináliái a modern és a 
posztmodern szövegkezelés és szövegalkotás határmezsgyéjén 
csúszkálnak. Ez azt jelenti, hogy a szöveg egyfelől olyan tárgy 
(dokumentum, bizonyíték, leleplező anyag), amely segít „a" tör-
ténelem, „a" magyar történet, 1956, egy történelmi korszak, a 
magyar társadalom Titkát megfejteni, „az" igazságot megérteni, 
olyan talált tárgy, amely nem éri be önmagával (!), tüneménye 
maga is megfejtésre vár. (Ebben az értelemben a szöveggazda, a 
szövegértelmező maga is a modernitás kék madarát, a végső ma-
gyarázatot, a mindre választ adó megfejtést kergeti.) Másfelől 
viszont a szöveg maga a világ, maga az igazság, egy világ a vilá-
gok közül, amely önmagáért és önmagában érvényes és értékes, 
amely nem maga mögé vagy magán túl mutat, hanem önmagá-
ra, amely nem vezethető vissza semmire és nem vezethető le 
semmiből, miközben persze a szöveg hőse - a kettős alapszituá-
ciónak megfelelően - levezet, megfejt, feltár, tehát állandóan 
valami másra hárítja át saját - végül is merőben egzisztenciális 
- felelősségét. Mármost e kétféle szövegfelfogás, szövegalakítás 
és szövegelés elég jól megfér egymással a marginália műfajában, 
amely szintén lehet drámai jellegű (belebeszélés, kérlelés, rári-
pakodás, perlekedés, faggatózás stb.). Ha Kornis Kádár-margi-
náliáit színpadra vinnék, elkerülhetetlen lenne e drámai elem 
kibontása, a szerző színpadi alakként való megjelenítése és a hős 
pszichodrámájába való bevonása. A közzétett Kádár-szöveg, 
akár kergeti a „nagy nemzeti történelmi dráma" csodaszarvasát 
Kornis, akár nem, egyelőre a marginália műfajában mozog és 
nem annyira műkritikai megítélésre, mint inkább újabb margi-
náliákra ihlet. Uti figura docet. Minden marginália - utazás a 
szövegbe és ennek az utazásnak a naplója. Tehát mese a szöveg-
ről, amit nem a szöveg menete, témái, belső logikája hoz létre, 
hanem maga ez az utazás a szövegben. Szubjektív műfaj, amely 
óhatatlanul az utazóról szól inkább, semmint a szövegről, az ő 
szellemességét, felkészültségét, érzékenységét, stilisztikai lelemé-
nyességét dicséri. A marginália a szövegutazó gondolatainak, 
érzelmeinek, indulatainak naplója, jóllehet a szöveg nemcsak e 
napló révén, hanem önmagában is létezik az olvasó számára, aki 

5 8 SZILÁGYI Á K O S 



= = 2000 = = = = = = = = = = = = = = = 

viszont maga is kénytelen szövegutazásra adni a fejét, ha margi-
náliákat olvas. Vannak kis és nagy utazások, vannak magunk-
nak és másoknak írt naplók - egészében véve azonban Komis 
szövege éppúgy marginália - szöveg a szövegről és a szöveghöz32 

mint ez is itt. Margináliák margináliája! 
Ez a műfaj nem annyira szabad választás, mint inkább a 

mai szellemi helyzetünkből fakadó kényszer következménye. 
Ahogy a kritika műfajában nem lehet eljutni az elsődleges 
szövegig, a szövegek hálójába vont, a szövegről-szövegbe-szö-
veghez szövegelő szövegek nélküli szöveghez, úgy nem jut el 
(noha boldogan eljutna, ha a körülmények hatalma enged-
né) a drámaírásig, a dráma elsődleges szövegéig Kornis. 
A Kádár pszichodrámája mint szövegek szövege, mint margi-
nália realizálódik. A marginália mint a szövegutazás némi-
képp utópikus műfaj, hiszen a posztmodern szöveg is egyfajta 
Seholia. Már csak ezért is mindent elbír, mindent magába 
fogad, minden belefér. Ráadásul a Kádár-szöveg hőse, helye-
sebben szólva Kádár mint szöveg, a pszichodráma egy pont-
ján, egy korábbi egzisztenciális élet-halál helyzetet felidézve 
szintén marginália-szerzőként határozza meg magát: „Én azt 
mondtam, ha nevem tisztességesen le tudom írni, akkor - és 
margóra jegyzetet tudok csinálni, én mindenkinek ezt mond-
tam - kérni fogom, akármit is mondanak, hogy részt vehes-
sek valahogy az aktív munkában." A költővel szólva: Még jó, 
hogy vannak margináliák! Ráadásul a marginália mozgalmi 
műfaj is. (A sokat olvasó Lenin margináliáit esetenként kü-
lön kötetben adták ki, amivel távolról sem kívánom azt állí-
tani, hogy ő volt a posztmodern marginália előfutára. Nyelvi 
teljesítményét egyébként a formalisták éleselméjűen elemez-
ték a modern kritikai diskurzus keretén belül még a '20-as 
években.) A kommunista marginália leleplező és fenyí tő 
marginália volt, nem szöveg a szövegről, nem utazás a szö-
vegbe, hanem a szöveg és a szerző törlésének kilátásba helye-
zése, a szöveg letámadása, megbélyegzése, lehülyézése, rejtett 
értelmének lefülelése és letartóztatása. A margináliatró oda-
odacsapott a Pártos Igazság nagykalapácsával33 egy-egy meg-
kergült, hazug, ártó szándékú, ellenséges mondatra. Kornis 
margináliái viszont, melyeket Kádár - e nagy margináliaíró -
alapszövegéhez fűz, egy szövegutazás (és ezáltal a szöveg meg-
sokszorozásának) esztétikai kalandjára hívják meg az olvasót. 
Margináliák margináliái, amelyekhez újabb és újabb margi-
náliák íródnak. Szövegutazások szövegutazásokba, amelyekbe 
mindig újabb és újabb utazások indulnak. A posztmodern 
utazásból soha nem lehet kiszállni. Hölgyeim és uraim, szö-
vegben vagyunk! 

masztékoknak ezt a hiányát, sőt elvetését, a teljesen szabadon vizsgálódó tudós kíváncsiságának 
vei. (Most megpróbáltam esztétikailag - érvek nélkül - érvelni: lesz-e foganatja!) Hl 

32. Szöveghö'. H l 

33. Hát most az Igazság is kapott egyet a 
nagykalapáccsal. Régi vitánk ez Ákossal. 
Ezúttal nem hozakodom elő a liberalizmus jogi 
alapjának vagy a hobcaust tagadásának kérdé-
sével, hanem egy olyan bölcselő példájával ál-
lok elő, Giordano Brúnóéval, akiben a poszt-
modemek bízvást elődjüket tisztelhetnék. Tud-
juk, a Föld Kopernikusz elméletében került át 
a középpontból a Naprendszer peremére, ha 
úgy tetszik, margójára. Bruno látomásában 
már mindegyik állócsillag egy-egy naprendszer 
középpontja. A mi Naprendszerünk porszem a 
világmindenségben. A földi létezés azért nem 
marginális, mert a brunói világképben nincs 
értelmezve a közép fogalma, s aminek nincs 
közepe, annak már nem lehet széle sem. Ami-
kor elégették, akkor nem volt már semmi szi-
lárd dolog, amelyre ez a több-mint-marginalis-
ta, ez az „accademico di nulla accademia" tá-
maszkodhatott volna! Ezt a semmiséget, a tá-

tárgyát, ezt nevezném igazságnak, így, kisbetü-

34. Abban a kivételes szerencsében volt részem, hogy kedves szerkesztőtársaim margináliáit egyszerre olvashattam Komis Kádár-széljegyzeteivel. 
No meg Radnóti Sándor felköszöntőjével a magyarok hírlapjában, aki, ha nem így szólt volna, - nos, legtöbb társam is szelídebb maradt volna. 
Mert a felköszöntő sorok egyikében messzire kalandoz a recenzens („van egy shakespeare-i jelenetünk"). Gyanítom, e félmondat hatására Istvá-
nunk alapvető biológiai átalakuláson ment át: pavlovi kutyaként morgolódni kezdett. A nyálelválasztás következményeiről itt nem értekeznék. 
Mindenesetre Illyés és Németh László egymás kezéből kapkodja a törülközőt a másvilágon. 

59 SZÉLES M A R G Ó 



Bármennyire is elhagyta most lapunk fffítészét legendás jómodora, nehéz vele nem egyetérteni. Hadd sarkítsam mondandóját: Komis NAGY 
NEMZETI drámát szeretne írni, mely Kádáron át szánkba rágja A TÖRTÉNELMET, ráadásul posztmodem zagyvában előadva, melynek 
rosszul áll a jegyzetzuhatag tömény aufklärizmusa. A „cseppben a tenger" nem túl eredeti ábrázolásmód, egyébként is az úgymond-melléksze-
replők lennének az igazán érdekesek. A Kádár-beszéd nem szenzációs, a Komis-beszéd nem invenciózus. A szerző se művészként, se történész-
ként nem domborít, legalább annyira cizellálatlan a mű szépészetileg, mint amennyire indulatos tudományosan. 

Ehhez még Gyuri hozzáteszi, hogy a Komis-szöveg nem is igazán posztmodern, viszont humortalan; Iván, hogy őt Kádár non-ficúon-ben 
nem tudja érdekelni, mellesleg jobban tenné a szerző, ha abbahagyná a kádározást. Laci érdektelen magánszövegnek minősíti az állítólagos drá-
mát, és megkísérli elmondani az „igazit"; egyedül Bandi kel Komis védelmére, aki szerinte prózát írt, melyben a dráma ígérete honol. Majd jön 
Ákos, egy picit igazat ad Komisnak, mint Kádárban a „történelem hűlt helyét ábrázoló" posztmodemistának, de meg is feddi - ismét csak egy pi-
cit - széljegyzetei racionalizmusáért. 

Mintha István és hű glosszistái nem figyeltek volna föl Radnóti gondolatmenetének duplafenekére. Az ő érveléséből ugyanis nem derül ki: Ká-
dár avagy Kornis-e az un. shakespeare-i jelenet szerzője! Ha Kádár, akkor szerintem Komisra nem kell - egyelőre - sok szót vesztegetni. Ám 
nem is lehet eleve kizárni annak lehetőségét, hogy az író majdan jó darabot (ha nem is nemzetit és királyit) kerekít a kádári alapanyagból. Ez 
esetben talán elegendő azt mondani: ez (még) nem az a jó darab. Legfeljebb annak egy pirinyó darabja. Komis védelmében fűzöm hozzá, nem 
vettem észre, hogy azzal büszkélkedne, már elkészült a nagy mű. 

Ha azonban Komis lenne a magyar Dárdarázó (ezt az eshetőséget Radnóti lebegteti), István - úgy érzem - megtorpan filippikái csúcspontján. 
Nem mondja ki a szentségtörő végszót: ha Komis, akkor már inkább Kádár. Mozgalmi zsargonban: Kádárt vissza nem adunk! Komisosan: ződ 
a segged, Mi/táiy. 

Minden hozzátett - köztünk szólva, mérsékelten szellemes, enyhén tudálékos, lélektanilag szimpla - szó elvesz a kádári beszédből. Az így 
„szép" a maga feneketlen borzalmában. (Mintha Ákos is ezt pedzené, mikor a főtitkári beszédet „vetkőzőszámként", autonóm alkotásként értel-
mezi.) Kom is beleír a kottába, belefarag a szoborba, Kádárabb akar lenni a Kádárnál. Ha ez egyszer sikerülne is neki, a mű- félek - nem szé-
pül annyira, mint amennyire Komis csúnywl majd a nagy empátiától. Ráadásul plágiumra is kényszerül: a születendő színdarab legjobb jelene-
tét, a zárómonológot saját hősétől kell, hogy kölcsönözze. Játssza akár repedtsarkú cafka a volt főtitkárt, ott szipog majd az egész Munkáspárt az 
első sorokban. K J M 

6 0 SZILÁGYI Á K O S 


